


Schlamassel Tov 
Projektbeschreibung der Plakatkampagne 

Wie wird jüdisches Leben sichtbar gemacht? Durch das 
Zeigen von Synagogen, jüdischen Gemeindezentren, 
jüdischen Kulturfestivals, und prominenten jüdischen 
Persönlichkeiten? Sicher. Aber wer denkt, jüdisches Leben sei 
etwas komplett »anders« und abgetrennt von »dem eigenen«, 
täuscht sich. Denn Jüdinnen und Juden leben seit über 1.700 
Jahren in Mitteleuropa und haben die Kultur des Kontinents 
auf viele Arten stark mitgeprägt.  

Auch nach der Zerstörung jüdischen Lebens durch die Shoah 
ist diese Prägung noch zu spüren. Doch manchmal übersieht 
man, was direkt vor der Nase steht, nämlich wie sehr Kunst, 
Politik, Mode, Wissenschaft, Sport, Justiz, Politik, Musik und 
viele weitere Bereiche vom Judentum geprägt sind, auch hier 
in der Region Stuttgart. Daher beleuchtet die 
Plakatkampagne genau das, nämlich die kulturellen 
Verflechtungen in unserem Alltag. Damit regen wir die Frage 
an: wie jüdisch ist Deutsch eigentlich? 

In 10 Motiven, zeigen die Plakate deutsch-jüdische 
Verflechtungen in der Alltagssprache. Denn unzählige Worte, 
die im deutschen Sprachgebrauch verwendet werden, sind 
dem Jiddischen entlehnt. Jiddisch? Das ist eine jüdische 
Sprache, die im Mittelalter in Mitteleuropa entstanden ist. 
Viele Worte werden in der deutschen Umgangssprache 
eingeführt und heute oft verwendet. Dies zeugt von den 
langjährigen interkulturellen Entwicklungen auch in der 
Region Stuttgart. 

Der Titel des Projektes »Schlamassel Tov« steht sinnbildlich 
für die tiefe Verflechtung von Kultur. Das Wort Schlamassel – 
dem Duden nach eine »schwierige, verfahrene Situation, in 
die jemand aufgrund eines ärgerlichen Missgeschicks gerät«- 
steht dabei für diese komplexe, manchmal chaotische, aber 
untrennbare Verbindung – eine Verflechtung, die nicht 
auflösbar ist. Tov, das hebräische Wort für »gut«, zeigt, dass 
genau in dieser gegenseitigen Prägung, das Schöne liegt. 

Doch nicht nur die Sprache ist Zeugnis dieser Verflechtungen. 
In der Auseinandersetzung mit den Plakaten öffnet sich eine 
Tür zu weiteren Überlegungen darüber, welche anderen 
Aspekte des Alltags vom Judentum bereichert ist. 



Ein Beispiel hierfür ist das »Sabbatical«, das Thema eines der 
Plakate ist und das einen noch tieferen Einblick in die 
Beziehung zwischen den beiden Kulturen gibt. Denn das 
»Schabbatjahr« wird unmissverständlich vom jüdischen 
Konzept der Arbeitsruhe abgeleitet, ein Konzept, das über 
den arbeitsfreien Sonntag seit langer Zeit auch in der 
nichtjüdischen Welt angekommen ist und im Sabbatical 
populär wurde. 

Die Plakatkampagne soll neugierig machen, auf Begegnung, 
Bewegung und Austausch. Und aufzeigen, dass auch in 
kurzen Wörtern oft spannende Geschichten und Abenteuer 
liegen.  
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Schlamassel-Tov! 

 
Ich liege nachts wach und frage mich, was ist eigentlich das 
jüdische an mir?  
Ich bin nicht religiös, 
habe seit Jahrzehnten Synagogen nur als Begleitung oder 
Touristin von innen gesehen.  
Ich trage mein Haar sichtbar (bin eh nicht verheiratet) 
Esse Schwein - wenn mir danach ist. 
Was für ein Schlamassel! 

Ich spreche kein Hebräisch,  
arbeite samstags, vergesse die meisten jüdischen Feiertage. 
Von einigen weiß ich nicht mal so genau, was zu feiern wäre.  
Was für ein Schlamassel! 

Bin keine Bundistin,  
kenne keine sephardischen Lieder auswendig  
oder jiddische Geschichten aus dem Stegreif.  
Ich bin nicht in Israel geboren, was für viele Deutsche das 
Synonym für jüdisch zu sein scheint,  
kann keine mizrachischen Gedichte,  
hatte keine Bat Mizwa,  
kann mich nicht an Machane erinnern.  
Was für ein Schlamassel! 

Was ist also das Jüdische an mir?  
Sind es die Albträume?  
Die drei riesigen Koffer, die ich packe, wenn ich für ein 
verlängertes Wochenende das Land verlasse?  
Die Lücken in meiner Familienbiografie?  
Was für ein Schlamassel! 

»Was ist das Jüdische an mir?« 
ist auch die Frage nach: Darf ich mich jüdisch nennen, wenn 
ich auf der deutschen Checkliste mehr Felder unangekreuzt 
lassen muss, als dass ich Häkchen setzen kann?  
Was für ein Schlamassel! 

Doch dann erinnere ich das Gespräch mit Dir. Der Moment in 
dem Wir-zwei-Beide bonden.  
Über ein Gefühl, ein Wort, ein Verständnis, einen Blick, eine 
Erfahrung. 
Und unser Jüdisch-Sein? Verbindet uns! Community. 
tov, tov, Masel tov! 

Ich erinnere mich in einem Raum voller Gojim zu sein und auf 
den einen Gedanken zu kommen, auf den sonst niemand der 
Anwesenden kommt. Fragen zu stellen, wenn alle nach 
Antworten suchen. Ein Buch zu lesen und Welten zwischen 



dem Geschrieben zu entdecken. Der »jüdische Blick« - Welten 
und Möglichkeiten. 
tov, tov, Masel tov! 

Ich denke liebevoll an die Stolperer und tragisch-humoresken 
Drehungen und Windungen meiner Familie zwischen Trauer 
und Feier. Zwischen Traditionen leben und schaffen. Jüdische 
Resilienz und Regidität.  
tov, tov, Masel tov! 

Ich bestaune die Schätze in meinem Wissen und in meiner 
Wahrnehmung, von denen ich nicht einmal wusste, dass sie 
existieren. Gelegentlich, versehentlich stolpere ich über den 
einen oder anderen von ihnen. An anderen Tagen versuche 
ich in voller Anstrengung sie in archäologischer Akribie 
vorsichtig Stück für Stück freizulegen. Ein jüdisches Erbe, ein 
jüdisches Geschenk. 
tov, tov, Masel tov!  

Es scheint mir wie Liebe und Liebeskummer gleichzeitig, mein 
Jüdisch-Sein.  
Wie Gedächtnis, Erinnerung, Vergessen, Vorhersehung und 
Nicht-Wissen in einem.  
Es ist wie Luft, die mich durchströmt – etwas, das in mir ist, 
das ich freisetze und einsauge, Teil von mir ist, von mir wird 
und mich verlässt, aus all meinen Poren dringt ungesehen 
und lebensnotwendig. 
tov, tov, Masel tov! 

Mal leise, wie ein Wispern, eine vage Vermutung, ein 
unbewusster Reflex. Im nächsten Moment ein lautes Tosen, 
gelernte Anstrengung. Es ist eine fremde Galaxie in mir, ein 
noch fremderes Universum so weit von mir entfernt, dass ich 
es niemals ganz greifen werden kann.  
tov, tov, Masel tov! 

Es ergreift mich die schläfrige Gewissheit, dass mein 
Jüdisch-Sein keine Kippa auf einem Kopf ist, die von 
zweifelnden Winden davon geweht werden kann. Sondern die 
Wurzeln, die mich fest in einer - meiner - dieser Welt 
verankern.  
tov, tov, Masel tov! 

Ein Seufzer noch, bevor der Schlaf mich vollends ergreift. 
Mein Jüdisch-Sein: Schlamassel-Tov 

 

Debora Antmann 

 



Dufte 

 
Dufte find ich Dich. Und schnieke und schejn. 
Einfach atemberaubend. 
So arg schlimm wunderbar, 
dass die Wörter meiner Sprache nicht ausreichen, 
um zu sagen, 
wie lieb ich Dich hab. 
Dufte find ich Dich. Und schnieke und schejn. 
Dufte find ich Dich. Und schnieke und shejn. 
tov meod, also mega gut. 
So arg schlimm wunderbar, 
dass ich auch neue Wörte erfinde, 
um Dir zu sagen, 
wie schön ich Dich find. 
Dufte find Dich. Und schnieke und scchejn. 
Dufte find ich Dich. Und schnieke und shejn. 
ein Traum bist Du mir. 
So arg schlimm wunderbar, 
dass ich nicht mehr aufwachen will, 
um mit Dir, 
für immer chalojmnik zu leben. 
Dufte find ich Dich. Und schnieke und shejn. 

 
Ramona Ambs 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



Ich find dich dufte  

 

Hey.  
Du bist keine Blenderin.  
Kein Glanz ohne Grund.  
Du hast Haltung, Verstand   
und ein Herz,  
sie halten dich gesund.  

»Dufte«, sagen wir.  
Ein Wort aus’m Jiddischen.  
Alt und lebendig.  
Wie du.  
Wie er.  
Wie ich.  

Du brauchst kein Rampenlicht.  
Kein großes Getue.  
Du bist da.  

Leise.  
Echt.  
Mit Gespür.  

Nicht nur nett.  
Nicht nur cool.  
Du bist wie sie:  

Wie eine Oma,  
die als Kind  
ihre Heimat verlor,  
ihre Sprache,  
ihre Eltern,  
ihr Lachen.  

Und es trotzdem  
wiederfand.  

In Witzen.  
In Küchendüften.  
In offenen Fragen,  
die dem Erlebten Raum geben.  

Sie kennt Schmerz –  
und sie spricht darüber.  
Macht Witze mit Würde,  
mit Leben im Gesicht.  

»Dufte«,  
das sagt sie,  
wenn jemand was taugt.  



Nicht laut,  
aber klar –  
und du weißt:  
Sie vertraut.  

Du bringst Tiefe ins Wort.  
Gibst dem Alltag Gewicht.  
Du bist kein Glitzer –  
du bist Licht.  

Also spread deine Vibes.  
Sei klar.  
Sei tough.  

Denn:  
Ich find dich dufte.  
Ist mehr als nur »Love«.  

 

Lior Smith  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Jetzt aber mal Tacheles 

 

Tacheles heißt:  
Nicht schweigen,  
nicht lächeln, wenn’s weh tut.  
Nicht tun, als wär nix.  
Nicht warten, bis’s kracht.  

Tacheles kommt aus dem Jiddischen. 
 das Ziel – תכלית
Nicht das Gerede drumrum.  
Das, worum es wirklich geht.  

Also sagen wir’s:  
Antisemitismus ist da.  
Nicht irgendwo –  
hier.  
Nicht irgendwann –  
jetzt.  

Er lebt in Blicken.  
In Witzen.  
In Worten,  
die meinen, sie seien harmlos.  

Und jüdisches Leben?  
Ist nicht Geschichte.  
Es ist Gegenwart.  
Nachbarin. Freund. Kollegin.  
Und manchmal auch du selbst.   

Tacheles heißt:  
Nicht über uns –  
mit uns.  
Nicht wegsehen –  
einstehen.  
Nicht irgendwann –  
heute.  

 

Lior Smith   

 

 

 

 



Was für eine Chuzpe 

 

Eine fremde Frau greift mir im Aufzug ungefragt ans 
Brustbein um meinen Davidstern anzufassen: Was für eine 
Chuzpe! 
Ein Mann macht Karriere mit einer erfunden jüdischen 
Biografie: Was für eine Chuzpe! 
Manfred sagt jüdische Rituale sind ein Widerspruch zu linker 
Haltung, aber Weihnachten sei neutral: Was für eine Chuzpe! 
Silke sagt, sie könne nicht antisemitisch sein, weil ihr Kollege 
Jude ist: Was für eine Chuzpe! 
Helmut sagt wc-Deutsche, die Klezmer spielen seien keine 
kulturelle Aneignung: Was für eine Chuzpe! 
Frau Keller sagt ihrer 10. Klasse der Nationalsozialismus sei 
jüdische Geschichte: Was für eine Chuzpe! 
Simon behauptet es gäbe heute keinen Antisemitismus 
mehr: Was für eine Chuzpe!  
Britta erklärt ihrer Kirchengruppe „Vaterjuden“ seinen keine 
Juden: Was für eine Chuzpe! 
Die Presse sagt die »Judensau« sei ein wichtiges historisches 
Zeugnis: Was für eine Chuzpe! 
Martin und Helga glauben bei einem Bierchen die Lösung des 
Nah-Ost-Konflikts gefunden zu haben: Was für eine Chuzpe! 
Olaf sagt, es braucht keine jüdischen Feiertagswaren in 
deutschen Geschäften: Was für eine Chuzpe! 
Inge sagt Jüd*innen seinen zu empfindlich:  
Was für eine Chuzpe! 
Rudi spricht vom »christlich-jüdisches Abendland«:  
Was für eine Chuzpe! 
Lore sagt, zu fragen, ob Schwein im Essen ist, sei unhöflich: 
Was für eine Chuzpe! 
Heinrich fragt, wie meine Familie überlebt hat, findet aber die 
Frage, was seine Familie während der Shoah so getrieben hat 
unangebracht: Was für eine Chuzpe! 
Svenjas Oma sagt, sie hätten viel mehr gelitten, als die 
Juden: Was für eine Chuzpe! 
30% der Deutschen glauben ihre Vorfahren hätten während 
des Nationalsozialismus potentiellen Opfern geholfen: Was 
für eine Chuzpe! 
Einmal im Jahr behauptet die Politik »Nie Wieder«:  
Was für eine Chuzpe! 

 
Eine Frau, ein Mann, Manfred, Silke, Frau Keller, Simon, 
Britta, Martin und Helga, Olaf, Inge, Rudi, Lore, Heinrich, 
Svenjas Oma, 30% der Deutschen, die Presse, die Politik: Was 
für eine Chuzpe! 
 
 
Debora Antmann  
 



Es war einmal ein magisches Kaff am Neckar 

 
Es war einmal, vor gar nicht allzu langer Zeit, an einem Ort 
nicht weit von hier, da gab es ein richtiges Kaff (jiddisch für 
»Dorf« aus dem hebräischen »Kfar«). Aber es war kein 
»langweiliges Dorf«, wie es der Duden definiert, sondern 
magisch.  
Denn eines Tages, im Jahr 1938, zogen dunkle Wolken auf und 
warfen lange Schatten. Der viel kleinere Dorfteil, der schon 
seit Jahrhunderten da war, war plötzlich von Zerstörung 
bedroht. Da erschien der Allmächtige selbst. Er teilte das Kaff 
in zwei. Dann hob er den viel kleineren Teil, der schon seit 
Jahrhunderten da, aber nun vor Zerstörung bedroht wurde, 
mit sich in den Himmel. Er trug es über das Mittelmeer und 
setzte es auf einem kleinen, staubigen, aber den 
Einwohner*innen bekanntes Stück Land in Sicherheit ab. 

Es wurde Tag und Nacht malocht. Die Kehrwoche war nicht 
die einzige Form der Gemeinschaftsarbeit. Die ersten Häuser 
wurden gemeinsam errichtet, auch das Land wurde 
gemeinsam bewirtschaftet und die Ernte untereinander 
aufgeteilt. Mit der Zeit wuchs der alte, schwäbische Dorfteil 
zu einem neuen Kaff – oder wie es dort von den 
Dorfbewohner*innen in der wiederbelebten Sprache benannt 
wird, ein »Kfar«. Sie nannten das neue Dorf »Shavei Zion«, was 
»Rückkehr nach Zion« bedeutet.  Und obwohl die 
schwäbische Sprache dort mit der Zeit verschwand, werden 
in dem Ort auch heute noch ab und zu Linsen mit Spätzle 
gegessen. 

Wenn Sie die ehemalige Synagoge in Rexingen besuchen, 
können Sie mehr über diesen magischen Auszug und die 
Verwandlung des Kaffs erfahren. Und wenn Sie den Baum der 
Erinnerung gießen, kann der Baum am Neckar groß wachsen. 
Und wenn unsere Kinder und Enkelkinder das gleiche tun, 
könnten sich die Äste in den Himmel hoch strecken und sogar 
über das Mittelmeer wachsen.  
Und wenn es so weiter ginge, könnten sich der Baum in 
Rexingen und die Bäume von Shavei Zion so weit nähern, 
dass sie sich eines Tages berühren. Und irgendwann, in der 
nahen oder fernen Zukunft wachsen sie zu einem großen 
Wald der vereinten Menschheit zusammen. 
 
 
KulturRegion Stuttgart 



»Ganze Woche Hart Malocht« 

 

Ein Satz, der nach Fleiß klingt. Nach Schichtbeginn. 
Nach Schweiß auf Stirnen, die selten erwähnt werden. 
Malochen – das Wort stammt aus dem Jiddischen. 
Es kam mit Menschen, die hier Arbeit fanden, 
aber oft keine Anerkennung. 

In der Zeit des Nationalsozialismus mussten viele unter 
Zwang schuften – 
Zwangsarbeit war Teil der Schoa. 
Ein Verbrechen. 
Und doch wurde auf ihrer Arbeit aufgebaut. 
Die Kinder der Überlebenden erzählen heute ihre 
Geschichten. 

Später kamen Menschen aus der Türkei, Griechenland, Italien, 
den Balkanstaaten. 
Sie folgten dem Ruf der Wirtschaft – 
nicht aus Reichtum, sondern aus Hoffnung. 
Sie haben malocht. 
Und sind geblieben. 
Nicht Gäste – sondern Teil dieser, unserer Gesellschaft. 
All ihre Kinder und Enkel schreiben längst mit an unserer 
Zukunft. 

Wer malocht hat, hat mehr verdient als nur Erinnerung. 
Sie haben Anteil verdient. 
Und Mitbestimmung. 
Diese Region ist gewachsen auf vielen Schultern. 
Jetzt ist Zeit, dass wir gemeinsam weitergehen. 

 

Lior Smith 

 

 

 

 

 

 

 

 



Glaub' nicht jeden Schmu 

 

Schmu – das ist Jiddisch für Gerede, Beschiss, Blendwerk. 
Man erkennt es nicht immer auf den ersten Blick. 
Manchmal trägt es Anzug. 
Oder kommentiert unter Klarnamen. 

Das neue Nationaltrikot? Pink und blau. 
Ein Farbverlauf, der Diskussionen ausgelöst hat. 
Als ginge es beim Sport nicht um Haltung, 
sondern um Hosenfarbe. 

Dabei liegt genau hier die Wahrheit: 
Starke Farben machen sichtbar. 
Dass Vielfalt längst dazugehört. 
Auch im Stadion. Auch in der Sprache. 

Was viele nicht wissen: 
Das Dirndl – Inbegriff von Heimat – 
wurde von einer jüdischen Textilfamilie aus Schwaben 
neu gedacht, geschneidert, sichtbar gemacht. 
Jüdische Geschichte ist deutsche Geschichte. 
Nicht Beiwerk. Teil des Gewebes. 

Also: 
Glaub nicht jeden Schmu. 
Nicht über Trikots. 
Nicht über Menschen. 
Nicht über uns. 

Wer Demokratie will, muss genauer hinsehen. 
Und öfter widersprechen. 

 

Lior Smith 

 

 

 

 

 

 

 



 

Risches und Zorres 

_____________________________ 

Zorres 
entspricht dem deutschen Ärger/Unglück 
bedeutet im jiddischen: Ärger/Unglück 
vom hebräischen  צרה 
 
Risches 
entspricht dem deutschen Bosheit 
bedeutet im jiddischen: Antisemitismus 
vom hebräisch  רשעות 

________________________________ 

Risches und Zorres sind Zwillinge. Zumindest tauchten sie bei 
meiner Oma meistens im Doppelpack auf. Und zwar immer 
dann, wenn ich das Haus verlassen wollte.  
Mach mir nicht kein Zorres und kein Risches! pflegte sie zu 
sagen, während sie mir den Reißverschluss meines Anoraks 
hochzog... 
Die Zwillinge gab sie mir immer mit auf den Weg. 
Wobei Zorres vielleicht doch eher der kleinere Bruder der 
beiden Wortgeschwister ist, denn er ist harmloser und 
unschuldiger. 
Zorres kann jedem mal passieren. Zorres kommt und geht. 

Zorres ist der Luftmensch unter den Malaisen des Lebens. 
Über Zorres kann man vielleicht irgendwann mal lachen. 
Über Risches nie. 
Risches ist unglaublich viel schwerer. Risches riecht nach 
Angst und Vernichtung. Risches ist ein Schuh aus Beton, 
wenn Du tanzen willst. 
- Nichtsdestotrotz sitzt Risches bei uns mit am Küchentisch. 
Du verschüttest ein Glas Milch und Oma hebt verzweifelt die 
Hände und jammert: Pass bloß auf, dass Dir das nicht 
woanders passiert. Das macht RIsches! - und neben der 
Milchpfütze liegt die Shoa auf dem Tisch und guckt Dich an. 
Oma holt den Lappen und wischt alles weg. Nur nicht 
unangenehm auffallen, bloß den Judenhassern keinen 
Vorwand liefern, damit sie gegen uns losschlagen 
können... auf keinen Fall vergessen, dass Du Jude bist. Das 
macht Risches. 
Über Risches lacht man nie. 
Den Risches meiner Oma hab ich aus meiner Sprache 
verbannt. 
Ich weiß, dass ich nicht schuld bin am Risches in der Welt. 
Auch nicht, wenn ich meine Milch verschütte. 



Noch nicht mal, wenn ich mal irgendwo unangenehm auffalle. 
Risches gibt es, weil ich existiere. 
Und ich existiere nunmal. Meistens sogar sehr gerne. 
Und am liebsten ohne Risches. 
In der Sprache. 
Und in der Welt. 
Den Zorres hingegen haben wir behalten. Der ist ein 
harmloser Geselle. 
Zorres kann jedem mal passieren. Zorres kommt und geht. 
Zorres ist der Luftmensch unter den Malaisen des Lebens. 
Über Zorres kann man vielleicht irgendwann mal lachen. 
Den Zorres, den wir haben, den haben wir beinah schon lieb. 

 

Ramona Ambs 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



»Ich brauche ein Sabbatical«  
Vier einfache Worte, die das Gefühl zum Ausdruck bringen, 
genug malocht zu haben. Stattdessen sehnt man sich nach 
Arbeitsruhe, Erholung und Sonderurlaub. Vielleicht sehnt 
man sich auch nach einem Tapetenwechsel, einer Weltreise, 
oder nach Zeit für eine spirituelle Erneuerung.  

Doch schauen wir das Plakat genauer an, entdecken wir, wie 
das Wort »Sabbatical« von einem zweiten Wort umschlängelt 
ist, und zwar »Schabbatjahr«. Und plötzlich spürt man beim 
»Sabbatical«, nach dem wir uns sehnen, eine verborgene 
Geschichte und eine tiefere historische Einbettung, die einem 
vielleicht ungewiss ist. Denn das Wort »Schabbat« ist uralt. 
Und alle kennen ihn als den jüdischen Ruhetag. 

Wie konnte aber der jüdische Ruhetag so weit durch Zeit und 
Raum wandern, dass er plötzlich da ist, wo man ihn nicht 
erwartet? In unserer Alltagssprache? Auf diesem Plakat? Und 
was hat das mit dem Sabbatical zu tun, das wir uns so 
dringend wünschen? 

Schabbat wird aus der Schöpfungsgeschichte abgeleitet. 
Man erinnert sich daran, dass der Schöpfer am siebten Tag 
ruht. Die Zeit wird eingeteilt. Was für ein Umbruch! 

Die Arbeitszeit wird eingeschränkt. Dabei ist der Ruhetag 
nicht bloß ein Tag, um die eigene Arbeitskraft 
wiederherzustellen. Schabbat ist die Krönung der Woche. Der 
Ruhetag wird zu etwas Heiligem erklärt, um an das Heilige bei 
den Menschen zu denken. An die Würde der Menschheit. Wir 
sind keine Maschinen. Wir sind nicht da, um zu schaffen, noch 
um ausgebeutet zu werden. Und diese Wahrheit, diese 
Haltung, soll über allem stehen – am Schabbat. 

Aber was hat es mit einem Schabbatjahr auf sich? Am 
siebten Jahr soll auch das Feld ruhen und nichts Neues 
gepflanzt werden. Auch die Schulden werden in diesem 
Schabbatjahr (»Schmittajahr« im hebräischen) gestrichen, 
denn man soll wieder frei werden. 

Und die Geschichte bleibt nicht stehen. Gute Ideen sterben 
einfach nicht. Sie sind ansteckend. Sie werden 
weiterentwickelt - mal mit, mal ohne Glauben. Forderungen 
nach einem 8 Stunden Tag, nach einem Wochenende, nach 
einem geregelten Feierabend, nach Urlaubszeit sowie nach 
dem Sonderurlaub, dem »Sabbatical.« 
Zugegeben, die Geschichte ist lang und komplex. Und um zu 
erklären, wie das alles genau kam, braucht man Zeit, viel viel 
Zeit. Vielleicht sogar ein ganzes Schabbatjahr? 

KulturRegion Stuttgart 



ZOFF.  

 
Ein kurzes, hartes Wort.  
Es klingt nach Krach, nach Ärger. 

Also der Anfang vom Ende? Oder vielleicht auch umgekehrt? 
 
Möglicherweise beginnt die Geschichte dieses Wortes genau 
dort, wo eigentlich etwas aufhört: beim »Sof«, dem 
hebräischen Begriff für »Ende«. Im jiddischen gab und gibt es 
die Redewendung »mieser Sof« als ein »böses Ende«. Doch 
Sprache entwickelt sich laufend weiter und so wurde aus 
dem »Sof« der »Zoff«, der sich im Deutschen bis heute als 
Ausdruck für Streit behauptet. 

Also - Bloß keinen Streit! Bloß kein‘ Zoff! 

Oder vielleicht doch eher: Zofft Euch? Für weniger Zoff? 

Für kultivierten Streit.  

Denn sich zu »zoffen« bedeutet keinen blinden Zorn, keine 
verletzende Eskalation. Natürlich eine 
Meinungsverschiedenheit, auch mal heftig, aber auf 
Augenhöhe. Eine Kultur des Streitens, in der es nicht um das 
Gewinnen geht, sondern um das Verstehen. Der andere ist 
kein Feind, sondern ein Gegenüber. Jemand mit einer 
anderen Perspektive – und gerade die ist wertvoll. 

Zoff kann daher ein Geschenk sein – wenn wir uns darauf 
einlassen. Wenn wir Mut haben, die Stimme zu erheben, aber 
vielleicht noch mehr Mut, uns auch anderen Perspektiven zu 
öffnen. Dann wird ein Streit zur Klärung. Macht Luft, ohne sie 
zu nehmen. Sodass wir uns danach in die Augen blicken 
können – nicht errötend, sondern mit Verständnis: Ich habe 
dich gehört. 

Guter Zoff ist unbequem, ja. Aber auch notwendig. Denn ohne 
ihn gärt das Unausgesprochene, bis es sich entlädt – 
schmutzig, verletzend, zerstörerisch. 

Wir brauchen mehr Zoff. Mehr offenen, ehrlichen, 
respektvollen Streit. Zoff, der uns reibt, nicht reißt. Der uns 
fordert, nicht verletzt. Der uns auseinanderbringt, um uns 
wieder zusammenzuführen. 

Zoff als Brücke, nicht als Bruch. 
Zoff, nicht als letztes Wort, sondern als ein Anfang des 
Verstehens. 
 

KulturRegion Stuttgart 



Mond aus Pappmachée 
  
Es ist drei Uhr nachts, über mir fliegt ein Mond aus 
Pappmaschée, hinter mir wachsen 3 Türme des World Trade 
Centers in den Himmel und kratzen sich. An mir läuft ein 
Mensch mit einem Krokodilschwanz vorbei, hält Händchen 
mit einem Spaghetti Monster. Ich fliege! Entlang von sich 
langsam ausdehnenden Dunststreifen. Wo bin ich? 

Langsam, dann immer schneller lösen sich die Wolken neben 
mir auf und ich erkenne - das Ende der Welt. Es ist flach. Sie 
ist flach! »Sie ist flahaaach!« Plötzlich bäumt sich vor mir ein 
riesiger Mikrochip auf, Milliarden Mikroprozessoren fächern 
sich auf, endlose Straßen aus Silizium führen irgendwo hin. 
Der Chip beginnt zu flimmern, wird zum Ufo, flackert - platzt! 
Vor der Flammenkulisse fährt ein Taxi ein - drei Typen steigen 
aus, nein sieben, nein siebzehn. »Drück auf Play!« schreien sie 
mir zu. »Ich verstehe nicht?«, »Du sollst auf die Klingel 
drücken, den Kanal, du sollst den Kanal abonnieren…« ruft 
der eine zu mir »Wake up – work out – nein, wake up!«, der 
andere. Die Worte laufen aus ihnen heraus, ohne dass ich sie 
verstehen kann, sie setzen sich auf kleine Schafe und 
galoppieren davon. Eine Werbestimme haucht mir zu: »Du 
musst sie inhaltlich stellen, Baby! So!« Sie greift nach dem 
Bein eines vorbei galoppierenden Schafes, wird mitgerissen 
und verschwindet hinter der flachen Linie des Horizonts. Ein 
kalter Wind heult auf: »Lügenpresse, Mühlenfresse, kühle 
Blässe, Füßennessel«. Ich schaue neben mich hinunter – ein 
kleines Schaf steht da, wir schauen uns tief in die Augen. »Ist 
das das Ende?«, frage ich, »Hatten die Majas doch recht? Ist 
das das Ende von allem?«, »Laber doch kein Stuss!«, 
antwortet das Schaf und gähnt. 

 

 

Stuss kommt aus dem Jiddischen: schtus < oder auch auf 
hebräisch šěṭûṯ und bedeutet Unsinn, Torheit. Stuss ist nicht 
einfach Irrtum. Stuss ist das luftige Irgendwas zwischen 
Gefühl, Geraune und der Google-Suche morgens um drei Uhr. 
Stuss will nicht überzeugen, sondern verwirren. Wo Unrecht 
sich im Streit korrigieren lässt, macht sich Stuss aus dem 
Staub. Stuss lacht über Logik, flüstert »Denk doch selbst!« 
und gibt sich dabei rebellisch.  
Wie viel wiegt der Abstand zwischen Unsinn und Torheit? 

Der Volkskundler Abraham Tendlau berichtet in seiner 
Sammlung Jüdische Sprichwörter und Redensarten (1860) 
von einer Lebensweisheit Frankfurter Juden: »Unrecht ist mir 



lieber als Stuss«. Die Idee gehe dabei auf die Sprüche 
Salomos in der Tora zurück.  Denn dem Unrecht kann man 
sich widersetzen, der Narr aber bleibt bei seiner Narrheit.  
Unrecht lässt sich diskutieren. Stuss entzieht sich. Genau das 
ist das Problem. Wie beim Hütchen spielen, wird das Thema 
gewechselt, oder die Quelle, oder das Weltbild. Und je 
unglaublicher der Unsinn, desto sicherer fühlt man sich darin. 

Verschwörungstheorien sind eine besonders elegante Form 
von Stuss. Sie geben dem Chaos Sinn und dem Zweifel ein 
Zuhause. Verführerisch einsteigerfreundlich. Ein berühmter 
Politiker drohte: »Flood the zone with shit«.  
Dem Stuss kommt man oftmals nicht mehr hinterher. 
In diesem Sinne, »Chill Baby, chill!« 
 
 
KulturRegion Stuttgart 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ein Projekt der KulturRegion Stuttgart 

gefördert von 

 


	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite



