


Schlamassel Tov

Projektbeschreibung der Plakatkampagne

Wie wird judisches Leben sichtbar gemacht? Durch das
Zeigen von Synagogen, judischen Gemeindezentren,
judischen Kulturfestivals, und prominenten judischen
Personlichkeiten? Sicher. Aber wer denkt, judisches Leben sei
etwas komplett»anders«und abgetrennt von »dem eigenen,
tauscht sich. Denn Judinnen und Juden leben seit Gber 1.700
Jahren in Mitteleuropa und haben die Kultur des Kontinents
aufviele Arten stark mitgepragt.

Auch nach der Zerstérung judischen Lebens durch die Shoah
ist diese Pragung noch zu spuren. Doch manchmal Ubersieht
man, was direkt vor der Nase steht, namlich wie sehr Kunst,
Politik, Mode, Wissenschaft, Sport, Justiz, Politik, Musik und
viele weitere Bereiche vom Judentum gepragt sind, auch hier
in der Region Stuttgart. Daher beleuchtet die
Plakatkampagne genau das, namlich die kulturellen
Verflechtungen in unserem Alltag. Damit regen wir die Frage
an: wie judisch ist Deutsch eigentlich?

In 10 Motiven, zeigen die Plakate deutsch-judische
Verflechtungen in der Alltagssprache. Denn unzahlige Worte,
die im deutschen Sprachgebrauch verwendet werden, sind
dem Jiddischen entlehnt. Jiddisch? Das ist eine judische
Sprache, die im Mittelalter in Mitteleuropa entstanden ist.
Viele Worte werden in der deutschen Umgangssprache
eingeflhrt und heute oft verwendet. Dies zeugt von den
langjahrigen interkulturellen Entwicklungen auch in der
Region Stuttgart.

Der Titel des Projektes »Schlamassel Tov« steht sinnbildlich
fur die tiefe Verflechtung von Kultur. Das Wort Schlamassel -
dem Duden nach eine »schwierige, verfahrene Situation, in
die jemand aufgrund eines argerlichen Missgeschicks gerat«-
steht dabei fur diese komplexe, manchmal chaotische, aber
untrennbare Verbindung - eine Verflechtung, die nicht
auflésbarist. 7ov, das hebraische Wort fur»gut«, zeigt, dass
genau in dieser gegenseitigen Pragung, das Schone liegt.

Doch nicht nur die Sprache ist Zeugnis dieser Verflechtungen.
In der Auseinandersetzung mit den Plakaten 6ffnet sich eine
Tur zu weiteren Uberlegungen dariber, welche anderen
Aspekte des Alltags vom Judentum bereichert ist.



Ein Beispiel hierfur ist das »Sabbatical«, das Thema eines der
Plakate ist und das einen noch tieferen Einblick in die
Beziehung zwischen den beiden Kulturen gibt. Denn das
»Schabbatjahr«wird unmissverstandlich vom jlidischen
Konzept der Arbeitsruhe abgeleitet, ein Konzept, das Uber
den arbeitsfreien Sonntag seit langer Zeit auch in der
nichtjudischen Welt angekommen ist und im Sabbatical
popularwurde.

Die Plakatkampagne soll neugierig machen, auf Begegnung,
Bewegung und Austausch. Und aufzeigen, dass auch in
kurzen Wortern oft spannende Geschichten und Abenteuer
liegen.



Schlamassel-Tov!

Ich liege nachts wach und frage mich, was ist eigentlich das
judische an mir?

Ich bin nicht religios,

habe seit Jahrzehnten Synagogen nur als Begleitung oder
Touristin von innen gesehen.

Ich trage mein Haar sichtbar (bin eh nicht verheiratet)

Esse Schwein -wenn mir danach ist.

Was fur ein Schlamassel!

Ich spreche kein Hebraisch,

arbeite samstags, vergesse die meisten judischen Feiertage.
Von einigen weif3 ich nicht mal so genau, was zu feiern ware.
Was fur ein Schlamassel!

Bin keine Bundistin,

kenne keine sephardischen Lieder auswendig

oder jiddische Geschichten aus dem Stegreif.

Ich bin nichtin Israel geboren, was fur viele Deutsche das
Synonym fur judisch zu sein scheint,

kann keine mizrachischen Gedichte,

hatte keine Bat Mizwa,

kann mich nicht an Machane erinnern.

Was flr ein Schlamassel!

Was ist also das Judische an mir?

Sind es die Albtraume?

Die drei riesigen Koffer, die ich packe, wenn ich fur ein
verlangertes Wochenende das Land verlasse?

Die Lucken in meiner Familienbiografie?

Was fir ein Schlamassel!

»Was ist das Judische an mir?«

ist auch die Frage nach: Darfich mich judisch nennen, wenn
ich auf der deutschen Checkliste mehr Felder unangekreuzt
lassen muss, als dass ich Hakchen setzen kann?

Was fir ein Schlamassel!

Doch dann erinnere ich das Gesprach mit Dir. Der Moment in
dem Wir-zwei-Beide bonden.

Uber ein Gefuhl, ein Wort, ein Verstandnis, einen Blick, eine
Erfahrung.

Und unser Judisch-Sein? Verbindet uns! Community.

tov, tov, Masel tov!

Ich erinnere mich in einem Raum voller Gojim zu sein und auf
den einen Gedanken zu kommen, auf den sonst niemand der
Anwesenden kommt. Fragen zu stellen, wenn alle nach
Antworten suchen. Ein Buch zu lesen und Welten zwischen



dem Geschrieben zu entdecken. Der»judische Blick«-Welten
und Moglichkeiten.
tov, tov, Masel tov!

Ich denke liebevoll an die Stolperer und tragisch-humoresken
Drehungen und Windungen meiner Familie zwischen Trauer
und Feier. Zwischen Traditionen leben und schaffen. Judische
Resilienz und Regiditat.

tov, tov, Masel tov!

Ich bestaune die Schatze in meinem Wissen und in meiner
Wahrnehmung, von denen ich nicht einmal wusste, dass sie
existieren. Gelegentlich, versehentlich stolpere ich Uber den
einen oder anderen von innen. An anderen Tagen versuche
ich in voller Anstrengung sie in archéaologischer Akribie
vorsichtig Stlck fur Stick freizulegen. Ein judisches Erbe, ein
judisches Geschenk.

tov, tov, Masel tov!

Es scheint mir wie Liebe und Liebeskummer gleichzeitig, mein
Judisch-Sein.

Wie Gedachtnis, Erinnerung, Vergessen, Vorhersehung und
Nicht-Wissen in einem.

Es ist wie Luft, die mich durchstromt —etwas, das in mir ist,
dasich freisetze und einsauge, Teil von mir ist, von mir wird
und mich verlasst, aus all meinen Poren dringt ungesehen
und lebensnotwendig.

tov, tov, Masel tov!

Mal leise, wie ein Wispern, eine vage Vermutung, ein
unbewusster Reflex. Im nachsten Moment ein lautes Tosen,
gelernte Anstrengung. Es ist eine fremde Galaxie in mir, ein
noch fremderes Universum so weit von mir entfernt, dass ich
es niemals ganz greifen werden kann.

tov, tov, Masel tov!

Es ergreift mich die schlafrige Gewissheit, dass mein
Judisch-Sein keine Kippa auf einem Kopf ist, die von
zweifelnden Winden davon geweht werden kann. Sondern die
Wurzeln, die mich fest in einer- meiner - dieser Welt
verankern.

tov, tov, Masel tov!

Ein Seufzer noch, bevor der Schlaf mich vollends ergreift.
Mein JUdisch-Sein: Schlamassel-Tov

Debora Antmann



Dufte

Dufte find ich Dich. Und schnieke und schejn.
Einfach atemberaubend.

So arg schlimm wunderbar,

dass die Worter meiner Sprache nicht ausreichen,
um zu sagen,

wie lieb ich Dich hab.

Dufte find ich Dich. Und schnieke und schejn.
Dufte find ich Dich. Und schnieke und shejn.
tov meod, also mega gut.

So arg schlimm wunderbar,

dassich auch neue Worte erfinde,

um Dir zu sagen,

wie schon ich Dich find.

Dufte find Dich. Und schnieke und scchejn.
Dufte find ich Dich. Und schnieke und shejn.
ein Traum bist Du mir.

So arg schlimm wunderbar,

dass ich nicht mehr aufwachen will,

um mit Dir,

fUrimmer chalojmnik zu leben.

Dufte find ich Dich. Und schnieke und shejn.

Ramona Ambs



Ich find dich dufte

Hey.

Du bist keine Blenderin.
Kein Glanz ohne Grund.
Du hast Haltung, Verstand
und ein Herz,

sie halten dich gesund.

»Dufte«, sagen wir.

Ein Wort aus'm Jiddischen.
Alt und lebendig.

Wie du.

Wie er.

Wie ich.

Du brauchst kein Rampenlicht.
Kein grof3es Getue.
Du bist da.

Leise.
Echt.
Mit Gespdr.

Nicht nur nett.
Nicht nur cool.
Du bist wie sie:

Wie eine Oma,
die als Kind

ihre Heimat verlor,
ihre Sprache,

ihre Eltern,

inr Lachen.

Und es trotzdem
wiederfand.

In Witzen.

In KichendUften.

In offenen Fragen,

die dem Erlebten Raum geben.

Sie kennt Schmerz -
und sie spricht dartber.
Macht Witze mit Wirde,
mit Leben im Gesicht.

»Dufte«,
das sagt sie,
wenn jemand was taugt.



Nicht laut,
aber klar -
und du weif3t:
Sie vertraut.

Du bringst Tiefe ins Wort.
Gibst dem Alltag Gewicht.
Du bist kein Glitzer -

du bist Licht.

Also spread deine Vibes.
Sei klar.
Sei tough.

Denn:
Ich find dich dufte.
Ist mehr als nur»Lovex.

Lior Smith



Jetzt aber mal Tacheles

Tacheles heif3t:

Nicht schweigen,

nicht lacheln, wenn’s weh tut.
Nicht tun, als war nix.

Nicht warten, bis’s kracht.

Tacheles kommt aus dem Jiddischen.
n'7on - das Ziel

Nicht das Gerede drumrum.

Das, worum es wirklich geht.

Also sagen wir’s:
Antisemitismus ist da.
Nicht irgendwo —

hier.

Nicht irgendwann -
jetzt.

Er lebt in Blicken.

In Witzen.

In Worten,

die meinen, sie seien harmlos.

Und judisches Leben?

Ist nicht Geschichte.

Es ist Gegenwart.

Nachbarin. Freund. Kollegin.
Und manchmal auch du selbst.

Tacheles heif3t:
Nicht Uber uns -
mit uns.

Nicht wegsehen -
einstehen.

Nicht irgendwann —
heute.

Lior Smith



Was fur eine Chuzpe

Eine fremde Frau greift mir im Aufzug ungefragt ans
Brustbein um meinen Davidstern anzufassen: Was fur eine
Chuzpe!

Ein Mann macht Karriere mit einer erfunden jadischen
Biografie: Was fur eine Chuzpe!

Manfred sagt judische Rituale sind ein Widerspruch zu linker
Haltung, aber Weihnachten sei neutral: Was fur eine Chuzpe!
Silke sagt, sie kdnne nicht antisemitisch sein, weil ihr Kollege
Jude ist: Was fur eine Chuzpe!

Helmut sagt wc-Deutsche, die Klezmer spielen seien keine
kulturelle Aneignung: Was fur eine Chuzpe!

Frau Keller sagt ihrer 10. Klasse der Nationalsozialismus sei
judische Geschichte: Was fur eine Chuzpe!

Simon behauptet es gabe heute keinen Antisemitismus
mehr: Was fur eine Chuzpe!

Britta erklart ihrer Kirchengruppe ,Vaterjuden® seinen keine
Juden: Was fur eine Chuzpe!

Die Presse sagt die »Judensau« sei ein wichtiges historisches
Zeugnis: Was fur eine Chuzpe!

Martin und Helga glauben bei einem Bierchen die Losung des
Nah-Ost-Konflikts gefunden zu haben: Was fur eine Chuzpe!
Olaf sagt, es braucht keine judischen Feiertagswaren in
deutschen Geschaften: Was fur eine Chuzpe!

Inge sagt Jud*innen seinen zu empfindlich:

Was fur eine Chuzpe!

Rudi spricht vom »christlich-judisches Abendland«:

Was fur eine Chuzpe!

Lore sagt, zu fragen, ob Schwein im Essen ist, sei unhoflich:
Was fur eine Chuzpe!

Heinrich fragt, wie meine Familie Uberlebt hat, findet aber die
Frage, was seine Familie wahrend der Shoah so getrieben hat
unangebracht: Was fur eine Chuzpe!

Svenjas Oma sagt, sie hatten viel mehr gelitten, als die
Juden: Was fur eine Chuzpe!

30% der Deutschen glauben ihre Vorfahren hatten wahrend
des Nationalsozialismus potentiellen Opfern geholfen: Was
fur eine Chuzpe!

Einmal im Jahr behauptet die Politik »Nie Wieder«:

Was fur eine Chuzpe!

Eine Frau, ein Mann, Manfred, Silke, Frau Keller, Simon,
Britta, Martin und Helga, Olaf, Inge, Rudi, Lore, Heinrich,
Svenjas Oma, 30% der Deutschen, die Presse, die Politik: Was
fur eine Chuzpe!

Debora Antmann



Es war einmal ein magisches Kaff am Neckar

Es war einmal, vor gar nicht allzu langer Zeit, an einem Ort
nicht weit von hier, da gab es ein richtiges Kaff(jiddisch fur
»Dorf«aus dem hebraischen »Kfar«). Aber es war kein
»langweiliges Dorf«, wie es der Duden definiert, sondern
magisch.

Denn eines Tages, im Jahr 1938, zogen dunkle Wolken auf und
warfen lange Schatten. Der viel kleinere Dorfteil, der schon
seit Jahrhunderten da war, war plétzlich von Zerstérung
bedroht. Da erschien der Allméachtige selbst. Er teilte das Kaff
in zwei. Dann hob er den viel kleineren Teil, der schon seit
Jahrhunderten da, aber nun vor Zerstérung bedroht wurde,
mit sich in den Himmel. Er trug es Uber das Mittelmeer und
setzte es auf einem kleinen, staubigen, aber den
Einwohner*innen bekanntes Stlck Land in Sicherheit ab.

Es wurde Tag und Nacht malocht. Die Kehrwoche war nicht
die einzige Form der Gemeinschaftsarbeit. Die ersten Hauser
wurden gemeinsam errichtet, auch das Land wurde
gemeinsam bewirtschaftet und die Ernte untereinander
aufgeteilt. Mit der Zeit wuchs der alte, schwabische Dorfteil
zu einem neuen Kaff - oder wie es dort von den
Dorfbewohner*innen in der wiederbelebten Sprache benannt
wird, ein »Kfar«. Sie nannten das neue Dorf»Shavei Zion«, was
»Rickkehr nach Zion«bedeutet. Und obwohl die
schwabische Sprache dort mit der Zeit verschwand, werden
in dem Ort auch heute noch ab und zu Linsen mit Spatzle
gegessen.

Wenn Sie die ehemalige Synagoge in Rexingen besuchen,
kdnnen Sie mehr Uber diesen magischen Auszug und die
Verwandlung des Kaffs erfahren. Und wenn Sie den Baum der
Erinnerung gief3en, kann der Baum am Neckar grof3 wachsen.
Und wenn unsere Kinder und Enkelkinder das gleiche tun,
kénnten sich die Aste in den Himmel hoch strecken und sogar
Uber das Mittelmeer wachsen.

Und wenn es so weiter ginge, konnten sich der Baum in
Rexingen und die Baume von Shavei Zion so weit néhern,
dass sie sich eines Tages berthren. Und irgendwann, in der
nahen oder fernen Zukunft wachsen sie zu einem grofien
Wald der vereinten Menschheit zusammen.

KulturRegion Stuttgart



»Ganze Woche Hart Malocht«

Ein Satz, der nach Fleif3 klingt. Nach Schichtbeginn.
Nach Schweif3 auf Stirnen, die selten erwahnt werden.
Malochen—das Wort stammt aus dem Jiddischen.

Es kam mit Menschen, die hier Arbeit fanden,

aber oft keine Anerkennung.

In der Zeit des Nationalsozialismus mussten viele unter
Zwang schuften -

Zwangsarbeit war Teil der Schoa.

Ein Verbrechen.

Und doch wurde auf ihrer Arbeit aufgebaut.

Die Kinder der Uberlebenden erzahlen heute ihre
Geschichten.

Spater kamen Menschen aus der Turkei, Griechenland, Italien,
den Balkanstaaten.

Sie folgten dem Ruf der Wirtschaft -

nicht aus Reichtum, sondern aus Hoffnung.

Sie haben malocht.

Und sind geblieben.

Nicht Gaste — sondern Teil dieser, unserer Gesellschaft.
Allihre Kinder und Enkel schreiben langst mit an unserer
Zukunft.

Wer malocht hat, hat mehr verdient als nur Erinnerung.
Sie haben Anteil verdient.

Und Mitbestimmung.

Diese Region ist gewachsen auf vielen Schultern.
Jetzt ist Zeit, dass wir gemeinsam weitergehen.

Lior Smith



Glaub' nicht jeden Schmu

Schmu —das ist Jiddisch fur Gerede, Beschiss, Blendwerk.
Man erkennt es nicht immer auf den ersten Blick.
Manchmal tragt es Anzug.

Oder kommentiert unter Klarnamen.

Das neue Nationaltrikot? Pink und blau.

Ein Farbverlauf, der Diskussionen ausgelost hat.
Als ginge es beim Sport nicht um Haltung,
sondern um Hosenfarbe.

Dabei liegt genau hier die Wahrheit:
Starke Farben machen sichtbar.

Dass Vielfalt langst dazugehort.

Auch im Stadion. Auch in der Sprache.

Was viele nicht wissen:

Das Dirndl - Inbegriff von Heimat -

wurde von einer judischen Textilfamilie aus Schwaben
neu gedacht, geschneidert, sichtbar gemacht.
Judische Geschichte ist deutsche Geschichte.

Nicht Beiwerk. Teil des Gewebes.

Also:

Glaub nicht jeden Schmu.
Nicht Uber Trikots.

Nicht Uber Menschen.
Nicht Uber uns.

Wer Demokratie will, muss genauer hinsehen.
Und 6fter widersprechen.

Lior Smith



Risches und Zorres

Zorres

entspricht dem deutschen Arger/Ungliick
bedeutet im jiddischen: Arger/Unglick
vom hebraischen ny

Risches

entspricht dem deutschen Bosheit
bedeutet im jiddischen: Antisemitismus
vom hebraisch niywn

Risches und Zorres sind Zwillinge. Zumindest tauchten sie bei
meiner Oma meistens im Doppelpack auf. Und zwar immer
dann, wenn ich das Haus verlassen wollte.

Mach mir nicht kein Zorres und kein Risches! pflegte sie zu
sagen, wahrend sie mir den Reif3verschluss meines Anoraks
hochzog...

Die Zwillinge gab sie mirimmer mit auf den Weg.

Wobei Zorres vielleicht doch eher der kleinere Bruder der
beiden Wortgeschwister ist, denn er ist harmloser und
unschuldiger.

Zorres kann jedem mal passieren. Zorres kommt und geht.

Zorres ist der Luftmensch unter den Malaisen des Lebens.
Uber Zorres kann man vielleicht irgendwann mal lachen.
Uber Risches nie.

Risches ist unglaublich viel schwerer. Risches riecht nach
Angst und Vernichtung. Risches ist ein Schuh aus Beton,
wenn Du tanzen willst.

- Nichtsdestotrotz sitzt Risches bei uns mit am Kichentisch.
Du verschuttest ein Glas Milch und Oma hebt verzweifelt die
Hande und jammert: Pass blof3 auf, dass Dir das nicht
woanders passiert. Das macht Rlsches! - und neben der
Milchpfutze liegt die Shoa auf dem Tisch und guckt Dich an.
Oma holt den Lappen und wischt alles weg. Nur nicht
unangenehm auffallen, blof3 den Judenhassern keinen
Vorwand liefern, damit sie gegen uns losschlagen

kdnnen... auf keinen Fall vergessen, dass Du Jude bist. Das
macht Risches.

Uber Risches lacht man nie.

Den Risches meiner Oma hab ich aus meiner Sprache
verbannt.

Ich weif3, dass ich nicht schuld bin am Risches in der Welt.
Auch nicht, wenn ich meine Milch verschitte.



Noch nicht mal, wenn ich malirgendwo unangenehm auffalle.
Risches gibt es, weil ich existiere.

Und ich existiere nunmal. Meistens sogar sehr gerne.

Und am liebsten ohne Risches.

In der Sprache.

Und in der Welt.

Den Zorres hingegen haben wir behalten. Der ist ein
harmloser Geselle.

Zorres kann jedem mal passieren. Zorres kommt und geht.
Zorres ist der Luftmensch unter den Malaisen des Lebens.
Uber Zorres kann man vielleicht irgendwann mal lachen.
Den Zorres, den wir haben, den haben wir beinah schon lieb.

Ramona Ambs



»lch brauche ein Sabbatical«

Vier einfache Worte, die das Gefuhl zum Ausdruck bringen,
genug malocht zu haben. Stattdessen sehnt man sich nach
Arbeitsruhe, Erholung und Sonderurlaub. Vielleicht sehnt
man sich auch nach einem Tapetenwechsel, einer Weltreise,
oder nach Zeit fur eine spirituelle Erneuerung.

Doch schauen wir das Plakat genauer an, entdecken wir, wie
das Wort»Sabbatical«von einem zweiten Wort umschlangelt
ist, und zwar»Schabbatjahr«. Und plétzlich splrt man beim
»Sabbatical«, nach dem wir uns sehnen, eine verborgene
Geschichte und eine tiefere historische Einbettung, die einem
vielleicht ungewiss ist. Denn das Wort»Schabbat«ist uralt.
Und alle kennen ihn als den judischen Ruhetag.

Wie konnte aber der judische Ruhetag so weit durch Zeit und
Raum wandern, dass er plotzlich da ist, wo man ihn nicht
erwartet? In unserer Alltagssprache? Auf diesem Plakat? Und
was hat das mit dem Sabbatical zu tun, das wir uns so
dringend wlinschen?

Schabbat wird aus der Schopfungsgeschichte abgeleitet.
Man erinnert sich daran, dass der Schopfer am siebten Tag
ruht. Die Zeit wird eingeteilt. Was fur ein Umbruch!

Die Arbeitszeit wird eingeschrankt. Dabei ist der Ruhetag
nicht blof3 ein Tag, um die eigene Arbeitskraft
wiederherzustellen. Schabbat ist die Krénung der Woche. Der
Ruhetag wird zu etwas Heiligem erklart, um an das Heilige bei
den Menschen zu denken. An die Wirde der Menschheit. Wir
sind keine Maschinen. Wir sind nicht da, um zu schaffen, noch
um ausgebeutet zu werden. Und diese Wahrheit, diese
Haltung, soll Uber allem stehen —am Schabbat.

Aber was hat es mit einem Schabbat/ahrauf sich? Am
siebten Jahr soll auch das Feld ruhen und nichts Neues
gepflanzt werden. Auch die Schulden werden in diesem
Schabbatjahr (»Schmittajahr«im hebraischen) gestrichen,
denn man soll wieder frei werden.

Und die Geschichte bleibt nicht stehen. Gute Ideen sterben
einfach nicht. Sie sind ansteckend. Sie werden
weiterentwickelt - mal mit, mal ohne Glauben. Forderungen
nach einem 8 Stunden Tag, nach einem Wochenende, nach
einem geregelten Feierabend, nach Urlaubszeit sowie nach
dem Sonderurlaub, dem»Sabbatical.«

Zugegeben, die Geschichte ist lang und komplex. Und um zu
erklaren, wie das alles genau kam, braucht man Zeit, viel viel
Zeit. Vielleicht sogar ein ganzes Schabbatjahr?

KulturRegion Stuttgart



ZOFF,

Ein kurzes, hartes Wort.
Es klingt nach Krach, nach Arger.

Also der Anfang vom Ende? Oder vielleicht auch umgekehrt?

Moglicherweise beginnt die Geschichte dieses Wortes genau
dort, wo eigentlich etwas aufhort: beim »Sof«, dem
hebraischen Begriff flr»Ende«. Im jiddischen gab und gibt es
die Redewendung»mieser Sof«als ein »bdses Ende«. Doch
Sprache entwickelt sich laufend weiter und so wurde aus
dem»Sof«der»Zoff«, der sich im Deutschen bis heute als
Ausdruck fur Streit behauptet.

Also - Blof3 keinen Streit! Blof3 kein‘ Zoff!
Oder vielleicht doch eher: Zofft Euch? Fur weniger Zoff?
Far kultivierten Streit.

Denn sich zu »zoffen« bedeutet keinen blinden Zorn, keine
verletzende Eskalation. Naturlich eine
Meinungsverschiedenheit, auch mal heftig, aber auf
Augenhdhe. Eine Kultur des Streitens, in der es nicht um das
Gewinnen geht, sondern um das Verstehen. Der andere ist
kein Feind, sondern ein Gegenuber. Jemand mit einer
anderen Perspektive —und gerade die ist wertvoll.

Zoff kann daher ein Geschenk sein —wenn wir uns darauf
einlassen. Wenn wir Mut haben, die Stimme zu erheben, aber
vielleicht noch mehr Mut, uns auch anderen Perspektiven zu
6ffnen. Dann wird ein Streit zur Klarung. Macht Luft, ohne sie
zu nehmen. Sodass wir uns danach in die Augen blicken
kdnnen — nicht errotend, sondern mit Verstandnis: Ich habe
dich gehort.

Guter Zoff ist unbequem, ja. Aber auch notwendig. Denn ohne
ihn gart das Unausgesprochene, bis es sich entladt -
schmutzig, verletzend, zerstorerisch.

Wir brauchen mehr Zoff. Mehr offenen, ehrlichen,
respektvollen Streit. Zoff, der uns reibt, nicht reif3t. Der uns
fordert, nicht verletzt. Der uns auseinanderbringt, um uns
wieder zusammenzufihren.

Zoff als Bricke, nicht als Bruch.
Zoff, nicht als letztes Wort, sondern als ein Anfang des
Verstehens.

KulturRegion Stuttgart



Mond aus Pappmachée

Esist drei Uhr nachts, Gber mir fliegt ein Mond aus
Pappmaschée, hinter mir wachsen 3 Turme des World Trade
Centers in den Himmel und kratzen sich. An mir lauft ein
Mensch mit einem Krokodilschwanz vorbei, halt Handchen
mit einem Spaghetti Monster. Ich fliege! Entlang von sich
langsam ausdehnenden Dunststreifen. Wo bin ich?

Langsam, dann immer schneller l6sen sich die Wolken neben
mir auf und ich erkenne - das Ende der Welt. Es ist flach. Sie
ist flach!»Sie ist flahaaach!« Plotzlich baumt sich vor mir ein
riesiger Mikrochip auf, Milliarden Mikroprozessoren fachern
sich auf, endlose Straf3en aus Silizium fuhren irgendwo hin.
Der Chip beginnt zu flimmern, wird zum Ufo, flackert - platzt!
Vor der Flammenkulisse fahrt ein Taxi ein - drei Typen steigen
aus, nein sieben, nein siebzehn.» Driick auf Play/« schreien sie
mir zu. »/ch verstehe nicht?«,»Du sollst auf die Klingel
drticken, den Kanal, du sollst den Kanal abonnieren...« ruft
der eine zu mir» Wake up —work out — nein, wake upk, der
andere. Die Worte laufen aus ihnen heraus, ohne dass ich sie
verstehen kann, sie setzen sich auf kleine Schafe und
galoppieren davon. Eine Werbestimme haucht mir zu:» Du
musst sie inhaltlich stellen, Baby! Sok Sie greift nach dem
Bein eines vorbei galoppierenden Schafes, wird mitgerissen
und verschwindet hinter der flachen Linie des Horizonts. Ein
kalter Wind heult auf:» Ldgenpresse, Mihlenfresse, kiihle
Bldsse, FliBennesselk. Ich schaue neben mich hinunter —ein
kleines Schaf steht da, wir schauen uns tief in die Augen.» /st
das das Ende?«, frage ich, »Hatten die Majas doch recht? /st
aas das Ende von allem?,»Laber doch kein Stussk,
antwortet das Schaf und gahnt.

Stuss kommt aus dem Jiddischen: schtus < oder auch auf
hebraisch $étGt und bedeutet Unsinn, Torhert. Stuss ist nicht
einfach Irrtum. Stuss ist das luftige Irgendwas zwischen
Gefuhl, Geraune und der Google-Suche morgens um drei Uhr.
Stuss will nicht Uberzeugen, sondern verwirren. Wo Unrecht
sich im Streit korrigieren lasst, macht sich Stuss aus dem
Staub. Stuss lacht Uber Logik, flistert » Denk doch selbst!/«
und gibt sich dabei rebellisch.

Wie viel wiegt der Abstand zwischen Unsinn und Torheit?

Der Volkskundler Abraham Tendlau berichtet in seiner
Sammlung Jddische Sprichwérter und Redensarten (1860)
von einer Lebensweisheit Frankfurter Juden:» Unrecht ist mir



lieber als Stuss«. Die ldee gehe daber auf die Spriiche
Salomos in der Tora zurtick. Denn dem Unrecht kann man
sich widersetzen, der Narr aber bleibt bei seiner Narrhert.
Unrecht lasst sich diskutieren. Stuss entzieht sich. Genau das
ist das Problem. Wie beim HUtchen spielen, wird das Thema
gewechselt, oder die Quelle, oder das Weltbild. Und je
unglaublicher der Unsinn, desto sicherer fUhlt man sich darin.

Verschworungstheorien sind eine besonders elegante Form
von Stuss. Sie geben dem Chaos Sinn und dem Zweifel ein
Zuhause. Verfuhrerisch einsteigerfreundlich. Ein berihmter
Politiker drohte:» Flood the zone with shit.

Dem Stuss kommt man oftmals nicht mehr hinterher.

In diesem Sinne,» Chill Baby, chill!«

KulturRegion Stuttgart



Ein Projekt der KulturRegion Stuttgart

gefordert von

:il Berthold Leibinger
Verband Region L Stiftu ng
Stuttgart



	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite



